## REMATE DE MALES

Campinas-SP, v.39, n.1, pp. 523-530, jan./jun. 2019

## WOLFF, JORGE. TELQUELISMOS LATINO--AMERICANOS: A TEORIA CRÍTICA FRANCESA NO ENTRE-LUGAR DOS TRÓPICOS. RIO DE JANEIRO: PAPÉIS SELVAGENS, 2016.

## Gisela Bergonzoni<sup>1</sup>

Resumo: O objeto desta resenha é o livro *Telquelismos latino-americanos: a teoria crítica* francesa no entre-lugar dos trópicos, de Jorge Wolff, professor da Universidade Federal de Santa Catarina. Fruto da tese de doutorado de Wolff, o volume, publicado em 2016 pela editora carioca Papéis Selvagens, parte de um questionamento relevante: em que medida as tendências vanguardistas da crítica francesa nos anos 1960 e 1970 – representadas, notadamente, pelo grupo Tel Quel e sua revista homônima – tiveram uma influência na intelectualidade do cone sul?

Palavras-chave: Tel Quel; crítica francesa; crítica latino-americana.

**Abstract:** The object of this review is the book *Telquelismos latino-americanos: a teoria crítica francesa no entre-lugar dos trópicos*, by Jorge Wolff, professor at Universidade Federal de Santa Catarina. Being a result of Wolff's doctoral thesis, the volume, published in 2016 by the editor Papéis Selvagens, seeks to answer a relevant question: to what extent are the avant-garde trends of French theory in the 1960s and 1970s - notably the Tel Quel group and its homonymous journal - had an influence on the intelligentsia of the southern cone?

Keywords: Tel Quel; French Theory; Latin-American Criticism.

O livro *Telquelismos latino-americanos: a teoria crítica francesa no entre-lugar dos trópicos*, de Jorge Wolff, professor da Universidade Federal de Santa Catarina, parte de um questionamento relevante: em que medida

<sup>1</sup> Pós-doutoranda em Teoria e História Literária, Universidade Estadual de Campinas – Unicamp: <giselaab@gmail.com>.



as tendências vanguardistas da crítica francesa nos anos 1960 e 1970 – representadas, notadamente, pelo grupo Tel Quel e sua revista homônima – tiveram uma influência na intelectualidade do cone sul? Se o texto não se apressa em dar uma resposta rápida, pode-se inferir que essa influência foi, sim, bastante imponente. Mas que os intelectuais latino-americanos não a receberam servilmente. Leram, criticaram e transformaram as ideias dos franceses, dando-lhes uma coloração própria, que fazia sentido para o contexto político e universitário de países que viviam sob regimes ditatoriais extremamente duros.

Lançado pela editora carioca Papéis Selvagens, o livro é resultado da pesquisa realizada por Wolff durante sua tese de doutorado em teoria literária, defendida em 2002, sob orientação de Raul Antelo. Wolff tomou como ponto de partida para a investigação dois periódicos culturais – o "Suplemento Literário" do *Estado de São Paulo*, que circulou com sua formação original de 1956 a 1966, e a revista portenha *Los Libros*, entre 1969 e 1976 –, por terem sido importantes plataformas de debate cultural e de circulação de ideias, entre as quais as de Tel Quel tiveram especial relevância.

A história de Tel Quel começa em 1960, mas toma corpo em 1968, com uma politização crescente de seus membros. Na esteira dos protestos estudantis durante o "maio parisiense", que provocaram uma marcante reviravolta no panorama social e intelectual europeu, Tel Quel lança *Teoria de conjunto*, uma antologia de artigos, com ares de manifesto, assinada por Roland Barthes, Jacques Derrida, Michel Foucault e Julia Kristeva, e editada por Philippe Sollers. Não é à toa que a capa do livro de Wolff é ilustrada por uma serigrafia do Atelier Populaire, "La beauté est dans la rue" [a beleza está na rua], que foi espalhada pelos muros de Paris em meio aos embates de maio de 1968. É esse o momento em que a vanguarda telqueliana passa a explorar não mais somente as bases para uma semiologia radical, mas, como escreve o autor, "passa a reivindicar de modo religioso a figura de Mao Tsé-Tung e seu credo particular dedicado a uma revolução cultural que deveria ser permanente ou infinita" (pp. 13-14).

A ação do grupo foi de fato temperada por debates intelectuais intensos e correntes críticas múltiplas que borbulhavam na França e na Europa nos anos 1960 e 1970: estruturalismo, materialismo histórico, existencialismo, maoísmo, pós-estruturalismo, situacionismo... não é exagero cunhar também este "telquelismo", uma espécie de união entre teoria do texto e exaltação à revolução cultural chinesa. Como se vê, a

trajetória de Tel Quel é por si só complexa, atestada por uma das fontes para a o trabalho de Wolff, o volume *Histoire de Tel Quel*, de Philippe Forest (1995).

Wolff tem um olhar crítico, que busca compreender de que maneira esse furação de ideias, muitas vezes contrastantes, atravessa o oceano e encontra outra realidade, outra intelectualidade, com suas idiossincrasias e desenvolvimentos históricos completamente diversos, que é a latino--americana. Para analisar esse encontro, o autor escolheu centrar-se na trajetória intelectual de alguns dos protagonistas dos dois periódicos, o paulista e o portenho. Assim, os capítulos do ensaio que ocupa a primeira parte do livro são focados nos seguintes "críticos-escritores", como pontua Wolff: os argentinos Beatriz Sarlo e Ricardo Piglia, que atuaram na revista Los Libros, e os brasileiros Leyla Perrone-Moisés e Silviano Santiago, que escreveram ativamente no "Suplemento Literário" do Estadão. Descrevendo o lugar discursivo desses "novos críticos", o autor afirma que se trata de "um lugar mais diaspórico e internacionalizado, no caso dos intelectuais brasileiros, ao mesmo tempo que, no caso dos argentinos, foi mais duro e nacionalizado, em maior tensão com a cultura francesa e europeia em geral" (p. 25).

Para entender o que chama de "telquelismos latino-americanos", Wolff recorreu também, em sua pesquisa, a diversas entrevistas, que ocupam a segunda parte do livro. Além das quatro figuras intelectuais que norteiam o ensaio, Wolff conversou longamente com Nicolás Rosa e Héctor Schmucler, que foram tradutores da obra de Roland Barthes (um dos grandes nomes de Tel Quel e um dos grandes nomes do pensamento francês, *tout court*) na Argentina, e com o psicanalista Germán García e o cientista político Ernesto Laclau. No entanto, as entrevistas de Piglia e de Sarlo, que integram a tese de doutorado, não foram autorizadas a serem reproduzidas no livro.

É de fato pela vida e pelas leituras desses personagens que a geleia geral telquelista é processada. Seguindo a trajetória de Silviano Santiago desde os primeiros textos publicados no *Estadão*, vemos que ele busca uma localização estratégica, num interstício entre ficção, ensaio, prosa e poesia – posição que se faz ouvir na própria teorização de um de seus conceitos mais conhecidos, o de "entre-lugar", discutido no ensaio "O entre-lugar do discurso latino-americano", de 1971 –. Para Wolff (p. 32), o "entre-lugar" deve ser lido

[...] no marco da transgressão estática e política no qual foi inscrito, destacando suas principais bases teóricas e filosóficas: de um lado, os modernismos brasileiro e hispano-americano (em seus diferentes momentos) e, de outro, a chamada teoria crítica francesa.

Como mostra Wolff, Santiago trabalha os sentidos dessa ideia de interstício a partir de sua própria "esquizofrenia", como ele mesmo descreve sua condição, no depoimento ao autor: o fato de ser um brasileiro, professor de francês em uma universidade americana (a State University of New York at Buffalo, onde lecionou de 1969 até 1973, quando volta ao Brasil e se instala no Rio de Janeiro). Cotejando a primeira versão do ensaio sobre o "entre-lugar" com a definitiva, de 1978, Wolff constata algumas mudanças substanciais: em sua interpretação, que parece justa, as verdades políticas de uma esquerda ortodoxa são postas em questão e aproximam Santiago do tropicalismo.

É também na rejeição a certos dogmas políticos e teóricos que se caracteriza a atuação de Leyla Perrone-Moisés, responsável por uma coluna de literatura francesa no *Suplemento Literário* do jornal paulista e mais tarde professora da Universidade de São Paulo. Voltando da França em 1968, "profundamente 'estruturalizada' e politizada", como escreve Wolff (p. 52), Perrone-Moisés (*apud* p. 58) se divide entre o fascínio pela escritura postulada pela nova crítica e o ceticismo em relação ao que chama de "delírio terminológico" desta, que almejava reinventar o mundo por meio de seus neologismos por vezes desnecessários. Aluna de Barthes, respeitada no meio editorial francês e frequentadora da intelectualidade parisiense, Perrone-Moisés narra também seu distanciamento progressivo dos membros de Tel Quel – sobretudo de Philippe Sollers – na entrevista reproduzida no fim de *Telquelismos latino-americanos*, fornecendo um panorama crítico interessante das forças em jogo na "metrópole".

Abordando a revista *Los Libros*, que surge em 1969 com um projeto semelhante ao da *Quinzaine Littéraire* na França – resenhar todos os livros que eram publicados na Argentina –, Wolff concentra-se no momento de crise e de posterior transformação política do periódico. Para isso, pontua a ação da jovem peronista Beatriz Sarlo Sabajanes (sua assinatura na época), que desde o início de sua participação, em 1971, reivindica uma escritura barthesiana. Mas a revista se afasta violentamente da nova crítica ao tornar-se cada vez mais maoísta, até seu fechamento pelos militares em 1976, após o golpe. Em 1978, Sarlo ajuda a criar, clandestinamente, a revista *Punto de Vista*, na qual, nas palavras de Wolff (p. 70), "a ex-militante

revolucionária passa a fundir a tradição das polêmicas jornalísticas com o debate acadêmico", apregoando uma "descolonização intelectual" por meio de leituras de críticos culturais marxistas como Raymond Williams. Mas Barthes nunca é abandonado por Sarlo – ao contrário de outros telquelistas, é frequentemente reivindicado como opositor da doxa, tanto a do senso comum como a do discurso militante, ou seja, "contra os dogmas do pensamento, seja ele *franco-chinês* ou *franco-chinês-argentino*", como escreve Wolff (pp. 71-71).

Colega de Sarlo tanto em Los Libros como em Punto de Vista, Ricardo Piglia, ficcionista, ensaísta e professor, morto em 2017, é autor de "intervenções decisivas" (p. 73) para os rumos ideológicos da primeira revista. O celebrado autor de Respiração artificial entra em Los Libros como comentador da literatura norte-americana. Wolff examina essa atuação, mas também volta sua análise aos artigos políticos de Piglia, a exemplo de "Nueva narrativa norte-americana", de 1969, em que aborda a escrita fragmentária de William Burroughs lado a lado com a propaganda e a prática do grupo radical Black Panthers. É desse período da revista uma importantíssima entrevista de Piglia com o escritor e jornalista Rodolfo Walsh, realizada em março de 1970 e publicada em 1973 como prólogo a Un oscuro día de justicia pela editora Siglo XXI.<sup>2</sup> Do texto de Wolff (p. 75), emerge um Piglia radical e, mais surpreendentemente, "fervorosamente maoísta". Como afirma o autor em nota de rodapé, a maior parte dos textos de Los Libros é apagada da bibliografia fornecida no livro Ricardo Piglia. Conversación em Princeton (1998).

Ao deter-se em indivíduos em vez de contar uma história no sentido amplo – daí o termo "telquelismos", no plural – o livro às vezes dificulta uma visão de conjunto. Apesar de deixar a desejar uma vista mais panorâmica desse cenário da história recente, complexo e ainda pouco estudado, e escolha deliberada de Wolff por pintar experiências esparsas e centrar-se em alguns detalhes e polêmicas é pertinente. O que fica é uma leitura latino-americana do fervor telquelista, permeada pelo "antidogmatismo" e pela "flexibilidade", como afirma o autor.

Na segunda parte do livro, dedicada aos depoimentos, há um material extenso que serve para a argumentação da primeira parte (Wolff faz recurso a diversas passagens dessas conversas). As entrevistas são minuciosamente decupadas e transcritas, e por essa mesma razão

<sup>2</sup> Hoje, a entrevista está disponível em português na antologia de Walsh *Essa mulher e outros contos* (2010).

são longas demais, com marcas de oralidade e falas por vezes repetitivas – sobretudo no que diz respeito à conversa com os críticos argentinos Nicolás Rosa e Héctor Schmucler. Nesse sentido, uma edição mais comprometida em enxugar os discursos do que em exauri-los seria mais conveniente. Mas permanecem documentos históricos de grande importância, ou, como diz Leyla Perrone-Moisés (*apud* p. 143): "Isso aí que você está me fazendo não é uma entrevista, é um verdadeiro testemunho geral, político, literário...".

Uma anedota contada por Schmucler e Rosa é exemplar das contradições e do clima combativo que se fazia sentir nos meios culturais. David Viñas, um escritor de importância na época, chega enfurecido à redação de Los Libros e tenta esbofetear Schmucler. O motivo: eles haviam publicado, pela editora Siglo XXI, um livro de poemas de Alejandra Pizarnik, que Viñas não achava suficientemente engajada para figurar ali. "Para ele!", ressalta Rosa na entrevista a Wolff. No fim, o arroubo de Viñas ganha uma certa positividade, na visão de Schmucler (apud p. 112): "Teve uma época no país onde qualquer um poderia brigar por um livro, o que é bom, não é?". É curioso perceber que esse mesmo episódio é narrado por Ricardo Piglia no segundo tomo de Los diarios de Emilio Renzi, publicado em 2016. Em uma entrada de fevereiro de 1972, Piglia/Renzi conta ter encontrado a redação de Los Libros em revolta após a passagem de Viñas e seu "disparo psicótico" (PIGLIA, 2016, p. 289). Segundo o relato reportado no diário, Viñas teria esbravejado que o livro de Pizarnik era uma "porquería" e que só não bateria em Schmucler porque este usava óculos. Porém, Piglia (2016, p. 290) dá uma interpretação ligeiramente diferente do ocorrido, acrescida de uma informação interessante: "Brote de locura y, a la vez, muestra de la peligrosa espontaneidad de David, muy competitivo. ¿Por qué se la agarró con Alejandra Pizarnik? Imposible saberlo, tal vez, pienso ahora, porque ella es una protegida de Cortázar".3

Divergências políticas (exaltadas pelo temperamento teatral de Viñas) ou picuinhas alimentadas pelo grande adversário fantasmático que Cortázar representava para Viñas, como Piglia frequentemente assinala nos *Diários de Renzi*? Pode-se dizer que o engajamento político, mas também as afinidades e rivalidades pessoais dão o tom

<sup>3 &</sup>quot;Surto de loucura e, ao mesmo tempo, mostra da perigosa espontaneidade de David, muito competitivo. Por que implicou com Alejandra Pizarnik? Impossível saber; talvez, penso agora, porque ela seja uma protegida de Cortázar."

desses projetos intelectuais. Wolff, felizmente, está longe de se dobrar a uma análise puramente sociológica do campo literário em *Telquelismos latino--americanos*. Há uma preocupação em articular as forças de convergência e de divergência estéticas e políticas de forma complexa na "importação" das ideias francesas de Tel Quel na Argentina e no Brasil. Há uma questão fundamental levantada na conversa com Schmucler e Rosa: a do "viés brutal da circunstância latino-americana", como afirma o primeiro:

É tudo mais carnal. [...] Porque aquilo era... teoria! Eles [Tel Quel] podiam ser chinófilos, podiam ser estruturalistas, podiam ser stalinistas, poderiam ser o que quisessem, mas eram críticos, eram os críticos que falavam desde suas posições acadêmicas. Na Argentina e [...] também no Brasil, tudo isto passa a ser carne. Digo carne, as pessoas que põem os corpos aí, poderia dizer materialidade política e ação política (SCHMUCLER apud p. 104).

Rosa (*apud* p. 105) complementa a fala de Schmucler, logo em seguida: "Eu sofri duas tentativas de fuzilamento, mas Toto [Schmucler] perdeu um filho. Isso é o que se chama de uma ideologia encarnada: se colocava o corpo, não somente as ideias". Os depoimentos, além das informações interessantes e das passagens emocionantes (no melhor estilo "saber com sabor", para citarmos o lema barthesiano levado à risca por décadas por Perrone-Moisés), incitam a uma reflexão bem-vinda nos tempos atuais, face à ascensão da extrema direita e à reflorescimento de uma espécie de subcultura militarista no Brasil:como é possível existir (e fazer resistir) uma intelectualidade em meio a uma guinada ferozmente anti-intelectualista; como é possível, enfim, viver e pensar em um contexto desfavorável à vida e ao pensamento.

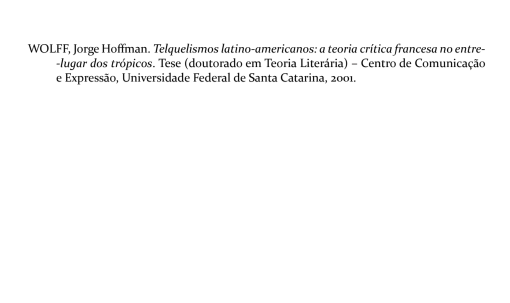
## REFERÊNCIAS

DÍAS-QUIÑONES, Arcadio *et al. Ricardo Piglia. Conversación em Princeton*. Princeton: Program in Latin American Studies, Princeton University, 1998.

FOREST, Philippe. *Histoire de Tel Quel*. Paris: Seuil, 1995.

PIGLIA, Ricardo. Los diarios de Emilio Renzi. T. II. Los años felices. Barcelona: Anagrama, 2016.

WALSH, Rodolfo. *Essa mulher e outros contos*. Trad. Sérgio Molina e Rubia Prates Goldoni. São Paulo: Ed. 34, 2010.



Recebido: 11/12/2018 Aceito: 23/01/2019 Publicado: 24/06/2019